في كتابه الصادر عن «المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات»، يُضيء الباحث التونسي على الظروف البشرية التي أحاطت بإعلاء القواعد الأصولية، مثل الاستحسان والعُرف والمصالح والتخصيص، إلى مصافّ المبادئ الإلهية المتعالية التبيلا يجوز انتقادها ولا التشكيك فى إطلاقيتها

## حمادي ذويب أصوك الفقه التكميلية بين مقدَّس ودنيوي

# النصّ الديني في تفاعلاته مع التاريخ

### نحم الدىن خلف الله

ركّزت الأبحاث التاريخية السابقة

التي أنجزها مُؤرِّخُو الفقه، مثل ج. شاخت وب. يوهانسن ووائل حلَّاق وغيرهم، على علاقة الأحكام الفقهية بالواقع التاريخي الذي أنتجها. إلَّا أنَّ هذُه الأبحاث، على عُمقها، لم تُشِر إلى علاقة أصول الفقه ومقولاته بهذا الواقع ولا إلى تأثيره المباشر في صياغتها وشرعنتها، وما يتبع ذلك من تقديس ثم من فرض على الوعي الفردي والجماعي من خلال خيارات السُّلَط السياسية الحاكمة. كما تكاد تنعدم الإشارة إلى المسارات المعقَّدة في التقديس والتسويغ البشرى لأصول الفقة ومصادره وقواعده ومفاهيمه إدراجاً لها في دائرة المتعالى الإلهي. وإلى مسارات التقديس هذه يعود الباحث التونسي حمادي ذويب في كتابه الأخير «أصول التشريع الإسلامي التكميلية بين التقديس والدُّنيَوة»، الصادر ّ عن «المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات»، من أجل تسليط الضوء على الظروف البشرية التى أحاطت بإعلاء القواعد الأصولية، مثل الاستحسان والغُرف والمصالح والتخصيص إلى مصاف المبادئ الإلهية المتعالية التي لا يجوز انتقادها ولا التشكيك في إطلاقيتها. ويَحسُن التذكير، بدءاً، بأنّ مصطلح «دَنْيَوة»، ترجمة لنظيره الفرنسي Sécularisation، الذي يدلُ على ارتباط قيمة ما بمجموع الظروف السياسية والعلاقات الاجتماعية وحتى السياقات الاقتصادية التى تُنتجها، فتجعل من مضمونها انعكاساً لما في ذلك السياق وتعبيراً مُقَدسناً عن عناصره. وأمّا التقديس، نقلاً لمفهوم Sacralisation، فهو المسار البشري الهادف إلى إضفاء مسحة مُتعالية، تُقرن تارةً بالذات الإلهيّة وتارة بالنبئ وأقواله وأعماله وحتى صمته، بهدف إعلائها لرتبة القاعدة الثابتة الخالدة، وتصويرها في المخيال الجمعي في صورة المرجع الذي لا يتُبغى الحَيدُ عنه، وإلَّا وقعت الأمَّة بأسرها في محاذير الضلال. قُسّم الكتاب إلى أربعة فصول؛ تناول ذويب ى الأوّل منها مبدأ «المصلحة» بين الديني والدنيوي، واستعرض ما طاوله من توسيع لدى الْأصوليّين، محلّلاً تجلّياته في الواقع المعيش وعلاقته بالنصّ، ولدى السُّلَطُ السياسية التي سوّغت استخدامها للقوّة. وفى القسم الثاني، تعرّض الباحث إلى مفهوّم «الـعُرف» وتطوّره حتى صار أصلاً للتشريع، ممّا أضفى عليه طابعاً مقدّساً، في حينَ أنَّه مجموع الخصائص والتقاليد الثِّقافية السائدة في سياق ما. وركَّر المبحث المُوالي على مبدأ «الاستحسان» وحُجِّيته بين الدنيوة والقداسة وطريق إثبات مشروعيته وأثار تطبيقه، ولا سيما في مجال الحدود الْحِنانية. وأمّا الفصل الأخير، فتناول آلية تخصيص العموم، إمّا بأخبار الآحاد أو بالإجماع أو بالمصلحة وحتى بالغُرف. وهكذا، تعاقبت الفصول الأربعة، بما فيها من مفاهيم ونصوص وشواهد، لتأكيد مدى التشابك بين هذه المصادر التكميلية، وكلُّها عقلئ خاضع لإكراهات التاريخ وإملاءات العقلُّ، وبين المصادر الأصلية التِّي يُفترَض فيها التعالى والمُفارقة. وقد وُفَق الباحث في الجَمع بين العَرض النظري لهذه المفاهيم

وما أثأرته من سجلّات ذهنية حول حُجّيتها،

## بطاقة

باحثُ تونسي متخصَّص في قضايا الفكر والحضارة الإسلامية وفي قضايا علم أصول الفقه، يعمل أستاذاً في قسم اللغة العربية بكلِّية الآداب والعلوم الإنسانية في صفاقس. من مؤلَّفاته: «السُّنَّة بين الأصول والتاريخ»، و«جدل الأصول والواقع»، و«مراجعة نقدية للإجماع بين النظرية والتطبيق»، و«قضايا أصوك الفقه في كتابات وائل حـلاف: تحليك ونقد»، ومن ترجماته: «مدخك إلى الفقه الإسلامى» لجوزيف شاخت.

> مع إظهار تضارُب آراء القدماء حول كلُّ مبدأ منها، وبين الأمثلة التطبيقية التي استقاها من كتب الفروع (الفقه)، حيث استخدمت تلك القواعد بهذا القدر أو ذاكَ من الدقَّة أو التوسّع. وقد حكمت هذه الفصول بإشكالية التوتر المستمر بين دواعي التقديس وبواعث التوظيف الدنيوي بوجوهه السياسية والاقتصادية والاجتماعية، حيث تسلِّل هذا التوظيف في صُنع القيم وتشكيلها من خلال العودة إلى القواعد التكميلية التي ساقها كلُّ مَذهب وجعلها علامة خاصّة به، كعمل أهل المدينة عند مالك، أو القياس لدى أبي حنيفة، أو تلك التي يشترك فيها سائر المذاهب مع تفاؤت في ترتيبها وحجم استخدامها.



يقطع الكتاب مع رؤات التقليدييت وسطحية المستعربين

مصلّون يستعدّون لاداء صلاة الفطر في جامع الزيتونة بتونس العاصمة، 10 نيسان/ إبريك 2024 (Getty)



لىست العلاقة بيت الحينى والحنيوري ضدّية دائماً



وبالفعل، طفحت كتب الأصول بأبواب

مطوّلة تهدف لشرعنة هذه المبادئ وتبرير

فُروعها وأقسامها وتطبيقاتها، وكلُّ ذلك

جهد بشريّ مَحض، ارتبط أحياناً بمصالح

أمراء كان عِليهم أن يواجهوا ظروفاً داخلية

أو ضغوطاً أجنبية للحفاظ على المنظومة

السلطوية والاجتماعية التي يسهرون

على استمراريتها. ولا أحد يُنكر نـزوعَ

بعض الفقهاء إلى تقديس القواعد وربطها

بتوجُّهات السياسة، ولكن غالبيّتهم كانت

تُقِرّ بِالطابِعِ الظنّي للأصول كما للأحكام

والعلاقة بينهما ليست دائماً ضدّية ولا هي قائمة على التعارُض البنيوي، إذ يتعايش العاملان في قلب الحُكم الواحد ولا ينفصل أحدهما عنّ الآخر. ومن أطرف ما جاء في الآية: «ويُطعمون الطعام على حُبِّه...»، كيف يكتسب الإطعام بما هو فعل مادي بحت دلالة ما ورائية روحية، ترتبط بحُبِّ الله طمعاً في جنته مع مواساة المسكين والفقير. وعلى هذا المنوالُ تسير تقريباً كلِّ الأحكام الفقهيّة وقواعد الأخلاق والايمان.

مطِلَع القرن الماضي وما تبعِها من مِفاهيم

ِ «الدَّنيَوَة» و «العَلمَيُّة» التي تُطبِّقها أوروبا

مُذَاك إلى الآن، لا تُناسب تماماً خصوصية

السياق الثقافي العربي- الإسلامي، حيث

يمتزج العاملان الدينى والدنيوي إلى درجة يَستحيل فيها التمييز ضمن الحُكم الواحد

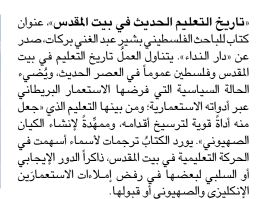
بين ما يُعدّ نصًا مُتعالياً وبين المجهود

البشري في تحيينه.

يفتح هذا الكتاب إذن نهجاً أصيلاً في دراسة أصول الفِقه تَقطع مع رؤى التقليديّين وسطحية المستعربين، وتتجاوزها بفضل ما فيها من تضلُّع تام في أدبيّات هذا الحقل المعرفي الوعر ونصوصِه التي تتقاطع فيه مقولات المنطق والدلالة والفقه والمقاصد بمتغيّرات التاريخ الجارفة.

(كاتب وأكاديمي تونسي مقيم في باريس)







يروي كتاب «نهاية الإمبراطورية الإسبانية في أميركا » للباحث الإسباني سيزارو ختارابو خوردان، الصادر عن دار «ألموزارا»، كيف كان القرن التاسع عشر مسرحأ لعملية جيوسياسية واستراتيجية كبيرة تدخّلت فيها عدّة عوامل، مثل المطامع الإنكليزية منذ القرن السادس عشر لزعزعة استقرار إسبانيا عبر الحروب الانفصالية في الأراضي الإسبانية في أميركا، مع التدريب المسبق لـ«المحررين» وتشكيل جيش الغزو الذاتى بأوامر من الإسبان الرئيسيين الذين خانوا إسبانيا لمصالح شخصية، ما أدّى، على حدّ تعبير المؤلّف، إلى «تفكيك أعظم الإمبراطوريات في التاريخ».



EL FIN DEL

ضمن سلسلة «ترجمان»، صدرت عن «المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات» الطبعة العربية من كتاب «سياسة القوّة» للأكاديمي البريطاني مارتن وايت (1913 - 1972)، بتوقيع المترجم الأردني عُمر سليم التل، الذي رحَل قبل صدور الترجمة الواقعة في 400 صفحة. حرّر الكتاب هدلى بُل وكارستن هولبراد، وتتركّز فصوله الأربعة والعشرون على بحث ظاهرتى القوّة والسياسة الدولية وتأثيرهما في التاريخ الوسيط والحديث، كما يعرض للجدل الفكري بين مدارس السياسة الغربية: الواقعية والطوباوية والليبرالية والماركسية والإبستمولوجية والإنكليزية.



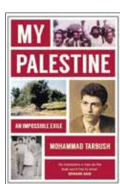
عن «منشورات جامعة ييل»، صدر كتاب «فان غوخ ونهاية الطبيعة» للناقد ومؤرّخ الفنّ مايكل لوبيل. يقدّم المؤلّف قراءة معاكسة للتصوّر السائد حول الفنان الهولندي (1853 - 1890) بأنه رسّام الطبيعة الماهر، حيث يرى أنّه لا يمكن فصل تجربته عن العصر الصناعي الحديث الذي عاش فيه، من مصانعه والسماء الملوّثة إلى مناجم الفحم وأعمال الغاز، وكيف اعتمد فنه على النفايات والتلوث بوصفها موضوعات بارزة، وكذلك بالنسبة إلى الكثير من المواد نفسها التي استخدمها في تنفيذ لوحاته، ويربط خلاصاته هذه بتهديدات تغيّر المناخ والدمار البيئي اليوم.



«بلاغة السلطة: نحو مختبر تطبيقي في النثر السياسي العربي» عنوان كتاب للناقد الأردني غسّان إسمّاعيل عبد الخالق، صدر عن «الآن ناشرون أ وموزعون». يمثّل الكتاب اقتراحاً في تعريب مبحث البلاغة العربية الجديدة، ورفده بنموذج تطبيقي من الأدب العباسي، حيث يقدّم قراءة تحليلية في رسائل إبراهيم الصولى دفاعاً عن شرعية الدولة العباسية، وقراءة تفكيكية في كتاب «البيان والتبيين» للجاحظ دفاعاً عن عروبة الدولة العباسية، وقراءة ثقافية في مقدّمة «أدب الكاتب» لابن قتيبة دفاعاً عن بلاغة الدولة نفسها، ومختارات من النثر العربي القديم.



وُلد محمد طربوش في بيت نتيف قرب الخليل إبّان الانتداب البريطاني لفلسطين. وعندما كان رضيعاً، هُجّر وعائلته من قريتهم مع جميع سكّانها إثر نكبة 1948 واجتياح العصابات الصهيونية البلاد، قبل أن يُغادر الشاب منزله إلى الأردن ومنها نحو أوروبا حيث سيصبح مصرفيّاً دوليّاً بارزاً. يجمع كتاب المصرفيّ الراحل (1948 - 2022) «فلسطيني: المنفى المستحيل»، الصادر عن «هاوس ببلشنغ»، بتحرير ابنته ندى طربوش، بين المذكّرات الشخصية والتعليقات السياسية والاقتصادية حول مسارات القضية الفلسطينية وتقاطعاتها مع تاريخ المنطقة العربية الحديث.



«التراث الخُفي: الأسطورة السومرية والرواية الخليجية للسيرة الهلالية» عنوان كتاب الشاعر والباحث المصرى فتحى عبد السميع (1963) الصادر عن «دار وعد». يتكوّن العمل من كتابين مُتداخِلين، ويبدأ بمقدّمة عن التراث الخفيّ الذي يتمّ نقله من مادّة تراثية قديمة إلى أخرى أحدث منها، وبشكل تختفي فيه ملامح المادّة الأولى أو تذوب في المادّة الجديدة، وتعيش بشكلِ خفيّ في ظلّ مناخ سياسي وديني واجتماعي مختلف، وهنا يتساءل الباحد: هل حقاً لا توجد رواية خليجية للسيرة الهلالية التي وقع الكثير من أحداثها في مناطق خليجية، أم أنّها روآية مفقودة؟



عن «دار طفرة»، صدر كتاب «السينما.. ذاكرة فلسطين» للكاتب المصرى أشرف بيدس، وفيه يُضيء على 38 فيلماً سينمائياً تناولت القضيّة الفلسطينية من جوانبها المختلفة منذ النكبة وإلى اليوم، مُعتبراً أنّ أهمّيتها لا تكمن فقط في كونها «تَمثّل ذاكرةً خصبة للأحداث التي مرّت عبر عقود من الاحتلال، لكنّها أيضاً تُجيب عن أسئلة شائكة لدى جمهور كبير يجهل أبعاد القضية». تتوزع الأفلام بين ما قدّمه مُخرجون فلسطينيّون داخل فلسطين وفي الشتات وما قدّمه مُخرجون عرب، وما أنتجته منظمات فلسطينية وما كان مستقلًا، كما يفرد مساحة لحضور المرأة في السينما الفلسطينية.

