تجربته، التب ما زالت تُطبع وتُقرأ في أكثر من لغة، وتعامل السلطات المتعاقبة

معها، يقول الكثير عن تاريخً تركيًا منذ نهاية القرن التاسَع عشر إلى البوم

رسوس

أن تتركُ علامة

مصطفى قصقصي

على مأدُبة أفلاطون، في انتظار سقراط كان أغاتون الشاعر

يعدّل جلستَه متخذاً وضعيّة

الإناء الفارغ لكي يمتلئ بما

الكن سقراط لم يكن إبريقاً

يصبّ الحكمة في الآخرين بل

عاشقاً غريقاً في حبّ الحقيقة.

كان يتملّص أساخراً من

طلب أغاتون ويستأنف

أسئلته المحيّرة عن الحبّ

والجمال. كان المعلّم سقراط

نبعاً فلسفيّاً يتدفّق عطشاً

وماكينة شوق للحقيقة لا ينفد

الحقيقة التي هي، كما المَحَبّةُ

. في تعريفها الأفلاطونيّ، بنتُ الفقر، أي وليدة الرّغبة المتأتّية

ل مشي في الأرض سائلاً ومتسائلاً ويبثٌ في تلاميذه الشوق للحقّ والحقيقة.

عن الإحساس بالنقصان.

لا يمّحي في الكينونة.

كمرادف لاشتهاء الحياة.

يَنسَكِب من حكمة المُعلّم.

يشكّل الاحتفال بعثويّة «نشيد الاستقلال»، الذب كتبه الشاعر الألباني التركب (1873 -. 1946)، واعتُمد رسمياً عام 1921، فرصة ليكتشف المعجبُون مكوّناتِ أخرَب فب

# محمد عاکف مئةعام على النشيد

# احتفاءُ بشاعر تجاهله القوميّون الأتراك وأستقبلتت مصر

اللغات. ومن هذه المكوّنات المهمة قرارُه، نهايةَ 1924، مغادرة تركيا الكمالية إلى

مصر التي عاش فيها آخر سنواته، وأبدع

فيها شعراً، حيث نشر في القاهرة ديوانه الأخير «ظلال» (1933). كما أتمَّ هناك

ترجمة القرآن إلى التركية، بتكليف من

«المجلس الوطني الكبير»، وهو ما أكسبه

لقب «شباعر الإسالام» في مصر، مع أنه

كانٌ من الجيل الأول لقسم اللغات الشرقية

في «الجامعة المصرية» (ستصيح، لاحقاً،

## محمد م. الأرناؤوط

بها محمَّد عاكف أرصوي (1873 - 1936)، في السنوات الأخيرة من عمر الدولة العثمانية، وفي حرب الاستقلال (1919 - 1923)، التي تَأجُّجتُ مع تأليفهُ «نشيد الاستقلال» الني أقرّه البراثان التركى في آذار/ مارس 1921، إلا أن الشاعر حظي بعد وصول حزب «العدالة والتنمية» إلى الَّحكم في 2002 بـاهتمام متزاّيد. هكذا، أُعيدت طباعة أعماله الشعرية، وافتُتحت، عام 2006، جامعةً كبيرة تحمل اسمه فم مدينة بوردور (التي مثّلها في «المجلس الوطني الكبِير» عام 1920)، في جنوب غرب تركيا، كُما أُعلَنت هٰذه السنة مَّتُوبة «نشيد الاستقلال»، التي بدأت مع فعاليات عديدة تُصل إلى ذروتها في آذار/ مارس القادم. في هذا الوقت، يكتشف المعجبون بعاكف مكونات ومؤثرات أخبرى في حياته وأشعاره، التي ما زالت تُطبع وَّتُقرأ في

التركية والعربية والألبانية وغيرها من

🔫 على الرغم من المكانة التي تمتِّ

مي شرب المستريب بي المستريب بي المستريب المستري بين ابن الفارض ومحمد عبده

لم تنقطع علاقة محمد عاكف

ولد محمد عاكف في إسطنبول عام 1873، لأب قدم من قرية في غرب كوسوفو (شوشىتسا) للدراسة، قبل أن يبرز في العلوم واللغات ويصبح من المدرّسين المعروفين في «مدرسة الفاتح» الشهيرة هناك. وكان من الطبيعي أن يهتم محمد

طاهر ايبكلي (نسبة إلى مدينة إيبك، مركز القضاء) بابنه وأن يقوده إلى تعلم اللغات

عاكف ينجذب إلى النقاشات الفكرية الدائرة في ذلك الوقت. نقاشات تتناول أسباب تأخّر المسلمين وتقدّم غيرهم، ودور الدين في ذلك. هكذا، أبدى الْشابُ اهْتُماماً بمؤِّلُفاتُ الشيخ محمد عبده، الذي ترجم . له «الإسلام بين العلم والمدنية» (1901)، ردًاً علَى المُؤْرَخ الفرنسي ووزير الخارجية اَنذاكِ، غابرييل هانوتو، الذي أعاد أسباب

تأخُر المسلمين إلى الإسلام نفسه. وفي غضون ذلك توتقت علاقته مع حفيد محمد على باشا، الأمير سعيد حليم (1863 1921)، الذي انشغل بهذا النقاش وبالكتابة فيه بالتركية والفرنسية، التي ترجم منها

الشرقية (التركية والعربية والفارسية) وأدابها. في هذا الجوّ من الرعاية بدأت موهبة محمد عاكف الشعرية في البروز

خُلالُ دراسته الثانوية. ولكنّ وقاة الأب

بشكل مفاجئ عام 1888 دفعت الشاب إلى

. الانتساب إلى كلية الزراعة والبيطرة في

سطنبول، حيث تخرج منها (1893) طبيب

ورغم أنشغاله بعمله في إسطنبول

ورحم السعات بعمت في إسطيبون، وجولاته التفتيشية في ولايات البلقان، التي سمحت له بأن يلتقي بأعمامه في كوسوفو، إلا أن الجوّ الفكري والثقافي

الذي ميز إسطنبول في نهاية القرن التاسع

عشر - مع قدوم جمال الدين الأفغاني إليها

(1892)، بدعوة من السلطان عبد الحميد

الثاني لكي يستغل اسمه في دعوته إلى الجامعة الإسلامية - جعل الشاب محمد

بيطرياً، ليعمل ويتحمّل مسؤولية العائلة

نضم كلٌ من عاكف وحليم إلى المعارضة (جمعية الاتحاد والترقي) واستبشرا كثيراً بالثورة الدستورية (1908)، باعتبار أن الحكم الدستوري سيفتح للمسلمين طريق التقدم. وبفضل صداقة الأمير . عت أمام محمد عاكف روا جديدة مع مصر، التي أعجب بشاعرها ابن الفارض وزارها عدة مرات. هكذا، راح اسم محمد عاكف يصعد بقوة في الساحتين لأدبية والأكاديمية، لا سيّما بعّد انضمامه في 1908 إلى «جامعة إسطنبول»، أستاذاً مجلة «صراط مستقيم»، التي نشر فيها

كمال، استقال محمد عاكف من عمله باللغات الشرقية وأدابها، فقد بادر بعض

معظم قصائد ديوانه الأول، «صفحات»،

### خطيب الاستقلاك وشاعره مع بداية حرب الاستقلال بزعامة مصطفى

الحكومي (بعدما أصبحت الحكومة رهينةً بيد الحلُّفاء الذين احتلُوا إسطنبول)، والتحق بالمعركة خطيبا وشاعرا متجولا تثدر حماسة الأتراك للمشاركة في الدفاع عن وطنهم أمام الاحتلالات الجديدة (البريطانية والفرنسية والإيطالية واليونانية). وفي هذا السياق انتخبته بلدة بوردور لتمثيلها في «المجلس نيسان/ إبريل 1920. وقد أقرّ المجلس، فيّ أحلك الظروف، قصيدة محمد عاكف لتكونّ «نشيد الإستقلال» في 12 أذار/ مارس 1921، لتُنشَد القصيدة في كل مكان بقصد رفع معنويات الأتراك قي المعارك ضد المحتلين. ونظراً لمكانته وشهرته كَضَليع

أعضاء المجلس إلى اقتراح تكليف محمد عاكف بترجمة القرآن إلى اللغة التركية، على أن يجري ذلك تحت إشراف «مديرية الشؤون الدينية»، التي حلّت في ذلك الوقت ولكنّ خِيبة محمد عاكف من «الاتحاد

ترحم القرآن وكتب نشيد الاستقلاك الذرى نُحتفك بمئوتته

يحظت باهتمام متزايد منذ وصول «العدالة والتنمية» للحكم

بقي محمد عاكف في مصر منشغلاً بترجّمة القرآن والتدريس وإصدار ديوانه الأخير، وذلك حتى نهاية حياته، حيث شعر بالمرض يشتد عليه في صيف 1936، فقرر العودة إلى إسطنبول ليتوفّى هناك بعد عدة أشهر فقط (27 كانون الأول/

وسیف فرجے.

ترك عاكف، في أوساط المثقفين في مصر، ماْ يُذكّر بتواضَّعهُ وسِعة ثقافتُه فيَّ الأدابّ الشرقية. وكان عبد الوهاب عزّام (1894 -1959)، وهو أول مصري يتخرّج من كلية الدراسات الشُّرقية في «جامعة لندن» ويتخصّص في الْأدّب الفّارسي، قد عاد إلّي القاهرة في 1927 ليتعرّف إلى محمد عاكف ويعترف عبد الوهاب عزّام، بتواضع، بأنه تعرّف إلى الشاعر الكبير محمد إقبال (1877 - 1938)، من خلال علاقته مع محمد عاكف، فشُغف به وترجم له لاحقاً عدة دوواين، ونشر عنه أوّل دراسة جادة في

اللغة العربية.

## اطلالة

## أيّ الطرق نختار

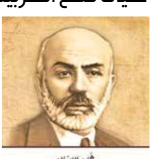
تحكى رواية «الطريق»، للكاتب الأميركي كورماك مكارثي، عن أب وابنه يسيران وحيدين، متنقّلين من مكان إلى آخر في عالم مهدّم. لا يلتفت الروائى إلى الأسباب، وربّما يؤكّد، عبر تجاهلها، على أنّ العالم المعاصر لديه الكّثير من الأسباب التي تفضي إلى الخراب، وهو يستخدم هذه الكلمة بالذات، كما تُترجم في النسخة العربية: الأرض الخراب. والمناخ الذي يسود الرواية، من جملة البدايّة إلى المقاطع التي تسبق النهاية، هو مناح هذا الخراب الذى تسبّبت البشرية به لنفسها بنفسها. وهو يبدأ روايته من لحظة النهاية التي عمّت المكان. وإذا كان العالم الذي تتنقّل فيه الشخصيّتان محطّماً، بعد أن تكون الحرب، أو الكوارث، قد أنهت كلّ ما نعرفه عن الحضارة اليوم، فإن الروائي مشغولٌ بالسؤال عن مصير الروح البشرية التي سوف توضَع في امتّحان القدرة على الصمود. كما أراد من خلال هذا المناخ المرعبّ أن يتفحّص مدى ثبات القيم الكبرى، مدى قوة الأخلاق لدى البشر في اللَّحِظَات التِّي تبدُّو فيها القوانين والأعراف والعلاقات الإنسَّانية المعتادة قدُّ اختفت تماماً من العالم حولنا.

تلك لحظات حاسمة، ويمكن للتجربة التي نواجهها اليوم في أجزاء كثيرة من عالمنا العربي أن تكون مثالاً لما يحدث للبشر في الأزمات الكبري، حين تغيب سلطةً القانون وسلطة الأخلاق، وتظهر أكثَّر الغرائز وحشيّةً لدى قسم من البشر، بينما تتعزّز لدى آخرين قيم الخير والعدالة. غير أن الوقائع والمشاهدة تجعلنا نسأل: لماذا يتغيّر بعض البشر وينقلبون أشراراً أو أنصاراً للشرّ والجريمة؟ وما هي الضوابط التي تحمى البشر من هذا الانحطاط؟ هل يحمى القانونُ الأخلَّاقَ، أم أنَّ الأخلَّاق سابَّقة على القوانين

يتفحّص مكارثي هاتين النزعتين لدى كلّ من الأب وابنه، ولدى الأشخاص الذين يلتقيان بهم في الطريق، في اللحظة التي يعود فيها الإنسان إلى ما يشبه الغابة. حيثُ ينقسم البشر بين مَن يجعل من الاستيلاء على ملكية الآخرين، واستباحة حقوقهم، أمراً «طبيعياً» وواحداً من حقوقه، وبين مَن يدافع عن نفسه وعن الوجود الطيّب للبشر. سوف يصادف الأب وابنه كِلا النوعين من الناس في طريقهما للبحث عن طعام ومأوى وأمان، وسوف يقدُّمان المساعدة أو يتعرّضان لمحاولات السرقة أو القتل. وبينما إرادة الأب متمركزةٌ على حماية ابنه، وربما حماية المستقبل، وإبقائه على قيد الحياة، نري الابن حريصاً على أن يتمسّك بقيَم العطف والمحبّة والشفقة. ولأنّه طفلٌ في سن الفتوّة، فإن الاستنتاج الذي يمكن أن نصل إليه هو أن النزعة إلى الخبِّر هي الدافع الجوهريّ الفطّريّ الأصبل في النفس النشرية.

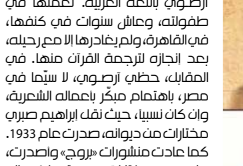
يحتاج البشر في زمن الأرض الخراب إلى مَن يقدّم لهم الدليل تلو الآخر على أصالة هذه النِرعة لديهم. وبهذا المعنى، فإنّ «الطريق»، عنوان رواية مكارثى، يكتسب دلالة عميقة تؤكّد على الجانب الطيّب والخِيّر لدى الأكثرية من بني . الإنسان؛ هذا الطريق ترسمه وتقرّر محتواه أخلاقٌ من يسلكه.

## حياة مع العربية





ومختارات من ديان اشري سنحات



سجالات حوك أصوك آرصوب الألبانية ووصيّته بحرق ترجمته للقرآن

## کما عادت منشورات «بروج» واصدرت، عام 2017، مختارات جديدة من أعماله (الغلاف)، بترجمة عبد الرزاق أحمد.

### آرصــوري باللغة العربية. تعملُها في محمد عاكف إلى التركية كتَّابه «اعتناق طفولته، وعاش سنوات في كنفها، في القاهرة، ولم يغادرها إلا مع رحيله،

# عودة إلى صدارة الاهتمام الرسمي

لا ينتهي الصخب لمتعلق بالشاعر ، من انقسام الأزهر ، إبان إقامته في مصر، حول وصيته حرق ترجمته للقرآن، إلى اللغط في ما يخص أصوله الألبانية

جاء محمد عاكف إلى مصر في وقت كانت فيه التيّاراتُ الفكرية والسياسية تبحث، بعد استقلال مصر في 1922، عن هوية للبلد، ما بين انتمائه إلى الشرق والإسلام، وإلى حوض البحر المتوسط والعروبة. وكانت تجربة تركيا الجديدة أنذاك قد زؤدت النقاشات والاستقطابات مابين تأييد التجربة الكمالية واستنهاض رد الفعل ضدها باسم الإسلام. ومن هذا فُهمَ محمد عاكف باعتباره من المعارضين للتَحربة الكمالية، وأصبح يُشتهر باسم «شاعر الإسلام»، مع أن شعره متنوع بتنوّع الظروف التي عاشهاً. وقد استقرّ هُذاً اللقب وبقي يلازمه في مصر حتى يومنا هذا. وفي عام 1984، أصدر الأكاديمي المصري عبد السلام عبد العزيز فهمي كتابة «شاعر الإسلام: محمد عاكف»، الذي ثُبّت هذا اللقب عليه. ولذلك نجد أن المختارات الشعرية التي صدرت لمحمد عاكف في القاهرة عام 2017 قدّ

حملت أيضاً هذا اللقب على غلَّافها. ٰ في هذا السياق أيضاً أثيرت في القاهرة، خلال

وجود محمد عاكف، معركة حول جواز أو عدم جواز ترجمة القرآن، انقسم فيها علماءُ الأزهر بين مؤيد ومعارض كان محمد عاكف قد أنجز في ذلك الوقت ترجمته للقرآن، وعند شعوره بالمرضٍ وقراره السفر إلى تركيا، أودعها أمانةً لدى صديقه، الشيخ محمد إحسان، وأوصاه بحرقها في حال لم يعد. وقد أثارت هذه الوصية، الذي تُفَدَّت بعد وفاته للأسف، الكثير من الآراء حولها. وقد خصص أكمل الدين إحسان أوغلي، في كتابه عن سيرة

حياة والده، الشيخ محمد إحسان، فصلاً حول العلاقة الوثيقة التي ربطت هذا الأخير بمحمد عاكف. وحسب مآ انتهى إليه إحسان أوغليٍ، يبدو أن محمد عاكف لم يكن راضياً تماماً عن ترجمته، كما أنّه كان يخشى من أن جري استغلالُ هذه الترجمة من قِبل السلطة الجديدة في تركيا، لاعتمادها عوضاً عن الأصل العربي، بعدما سبق للسلطة نفسها أنّ فرضت رفع الآذان بالتركية بدلاً من العربية. ولكن العقدين الأخيرين اللذين عاشتهما تركيا، منذ وصول حزب «العدالة والتنمية» إلى الحكم (2002)، حملا متغيرات جديدة لم تكن لترى النور في السابق. إذ كان تشييع محمد عاكف في 1936 قد جرى وسط تجاهل رسمي كامل، مع أنه كان من الاعضاء المؤسّسين لـ«المجلس الوطني الكبير» ومؤلف «نشيد الاستقلال»، الذي كان له دوره في حرب الاستقلال وبقي يُنشد حتى الآن. ومنّ التغييرات الجديدة، إضافة لى إعادة طبع دواوينه وافتتاح جامعة تحمل اسمه في بوردور، إلقاء عضو البرلمان التركى عن حزب «العدالة والتنمية»، خاقان شُكُّر، فَي شَبِاط/ فبراير 2013، محاضرةً في

والترقّي» ستتكرّر مع اندفاع مصفى

كمال، بعد النصر، إلى إجراءات تغريبية

فوقية (قطع كل ما يربط تركيا الجديدة بماضيها العثماني)، كان أخرها

. متمثلاً بمنع اعتمار الطريوش على

الموظفين الحكوميين (1924)، ثم على

عموم الشعب، وفرض اعتمار القبّعة أو

البرنيطة بدلاً منه. وكان لكلّ ذلك تأثيرُ

وقِّد صادف أن وُجد، في السَّفَينَة التَّى

أقلَّته إلى الإسكندرية في تشرين الأول/

أكتوبر 1924، وجود الشيخُ محمد إحسان

الكتوبر 1964، وجروب سييا (1902 - 1961)، والد المثقف والسياسي

أكمل الدين إحسان أوغلي، الذي أصدر في

جمعته بعاكف في مصر (1924 - 1936).

2018 كتابه عن العلاقة الوثيقة التي



«جامعة محمد عاكف» أشبار فيها عرَضاً إلى

. أنّه «من أصل ألباني».







لليوم الثالث، تُعرض عند السادسة من مساء اليوم الجمعة، في مسرح «ستوديو ذات» بالقاهرة، مسرحية أ**مب! لقد أخفقت مرّة أخرى** (الملصف)، من إعداد وإخراج **محمود سيد محمود**. يتكمُّ العرض على نص للفيلسوف البريطاني **برتراند راسك**، وقصيدة «غزالة الموت الأسود» للشاعر الإسباني **فيدريكو غارسيا لوركا**.

على خشبة «مسرح الحمراء» في تونس العاصمة، يقدّم، مساء اليوم، العرض الأوَّل من العمل الكوريغرافي **عدنا** الذي صمَّع لوحاته **رضا التليلي.** يستدعي العرض مشاهد من الحياة اليومية لمدينة سيدي بوزيد، ويشارك في أدائه كك من: **طارق بوعلاقي، ومحمد علي بن ناجي، وحسان رابحي، وغازي الشابي،** 

تعقد «مكتبة قطر الوطنية»، عند الرابعة من مساء غد الأحد، منتدا افتراضياً

حوك **الاتجار غير القانوني بالآثار والمواد الثقافية**، والذي يتواصك ليومين.

يتحدَّث في المنتدى الباحثان **صامويك أندرو هاردي** و**فيرونيكا كوستاريلي**، حوك

مفهوم السلعة الأثريَّة غير القانونية، والجهات المتورِّطة في تهريب الآثار والا تجار

بها، وواقع سورية والعراق كنعوذجين تطبيقيين.

**حسن فتحي: ضدّ التيار** عنوان المعرض الذي افتتح في «البيت العربي» بمدريد نهاية الشهر الماضي ويتواصك حتى السادس عشر من أيار/مايو المقبك. يجمع المعرض تصميمات لمشاريع المعماري المصري (1900-1989، الصورة) ونماذج مجسَّمة وصــوراً تبرز مفرداته المعماريَّة، خاصة مشروع القرنة الجديدة

## فعاليات