## ثفافة

## في سيعنار «العركز العربي»، الذي عُقد أوّل أمس، تتبّع الباحث السوريّ طروحات عدد من المفكّرين العرب الذىن سعوا إلى اختزاك المشكلات العربية والإسلامية المُعاصرة بإرحاعها إلى الثقافة، صُسِّناً أنَّ خوفهم من الساسة دفع البعض منهم إلى منطقة لعبدةعنها

### لدوحة. **محمد هديب**

تتشكّل بـؤرة الثقافوية عند الباحث السوريّ رشيد الحاج " صالح من تسليمها بوجود افتراضات ثقافية مُسبقة بديهية تدمغ كلُّ شَيِّء في المُجتمع، بوصفُها كائناً مستقلّاً أمتمرَّكزاً حول داته، وقادراً على فهم وتفسير مجتمع ما بأكمله. وهذه الثقافوية العربية وجدَّت نقداً لاذعاً في دراسِة الحاج صالح، مدير تحرير دورياً «تبيُّن»، التي قدّمها أول من أمس الأربعاء في سيمنار، عقده «المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات» في الدوحة بعنوان «الثّقافوية قَى الفكر الّعربّي المعاصّر: أركون نُموذجًا» وقدّمه هاني عواد، وعقبت عليه أستاذة الفلسفة إليزابيث

لمُفكِّرين الذين يُدرجهم في هذا الحقل لثقافوي، مثل محمد عابد الجابري، وحسين مروّة، وجورج طرابيشي، وحسن عنفى، وطه عبد الرحمن، ووائل حلّاق، لكن

نكسُّة حزيران/ يونيو 1967 كانت مثاله الساطع على انسداد أفق التعبير السياسي في نقد الهزيمة ومسبّبيها، وبالتالي «هروب» طائفة من المفكّرين إلى الماضيّ والتراث، حيث تبدأ مشكلتنا من التراث، مُثلماً ببدأ الحلّ منه، بتثويره وتجديده

هروب من السياسي

وعليه عاين الباحث هذه المشاريع التي ستتوالد بعد النكسة، فإذ بها مشارب فكرية فوقية أوجدت مشكلات مفترضا





طلالة

تُلازِم غالبية الثقافويّين العرب.

. هـــؤلاء المفكّرون كما يُحاجّ المحاضِر، رغم أهمية طروحاتهم، ورغم أنَّهم لا يُوضعون في صورة اختزالية واحدة، إلا أن انتماءهم

جميعاً لما يراها تقافوية سمح بأن

ضيق وقت السيمنار جعله يختار المفكّر الجزائري محمد أركون نموذجاً.

أرجاعهم مشكلاتنا المعاصرة بشكل رب من الثقافة، وبالتالي إِجِبارنا على العُودَةً إليها حتى نستطيع حَلَها. هذا سيودّي إلى خلاصة أثـارت نقاشاً واسعاً في المكان، ومفادها أن الثقافويين يتجاهلون السياسة، معتقدين أن الوضع السياسي الراهن ليس هو ما يُفرز هذه المشكلات العربية والإسلامية المعاصرة. بل أكثر تحديداً في نظر الحاج صالح

يبدو الخوف من السياسة هو ما دفع البعض منهم إلى منطقة بحث بعيدة عن الإنخراط السياسي المُكلف عندهم، حتى أن المفكر المغربي طه عبد الرحمن يتبنى دعوة صريحة بالبعد عن السياسة وترْكها لأهلها والتفرّغ للعبادة والزُّهد، لأن السياسة تؤدّي إلى القتل والتدمير والصراع بين الناس.

وفهمه فُهماً معاصراً، كما يُّـردُّد المُفكّر الجزائري محمد أركون.



صحرت كتث ضخمة تحاهك فيها الصفكِّرون العرب السياسةُ، ومنهم محمّد أركـون (الصورة) الـذي قـدّم إشكالية العلمانية على الديمقراطية، وذلك بحسب مُحاضَرة رشيد الحاج صالح في «المركز العربي للأبحاث». فأركون، مثلما يضيف، اعتقد بأنّ علمنة المحتمع بمكن أن تُنجَز بمنام عن السلطة السياسية ونقدها، كما غاب دور الفرد المسلم والعربي عن مشروعه الفلسفي، وهي صفة

على مــدار العقود الماضية،

كتابة بين الحدود السياسية

استعمار الرواية

وركّبتها على الواقع، فأصبحت مشكلة العرب لا تُحل إلّا عبر «نقد العقل الديني» ر.... كما عند أركونَ، أو «نقد العقل السياسي العربي» كما يقول الجابري، أو الكشف عما يسمى «سُبات العقل الإسلامي» كما عند جورج طرابيشي، أو بتُجديد علم الكلام

من السيمنار (المركز العربب للأبحاث ودراسة السياسات)

رشيد الحاج صالح عودةنقدية إلى محمّد أركون

كما يرى حسن حتَّفيّ. إذن، بـدلاً مـن قـراءة الـوضـع السياسـي الراهن، وبدلاً من قراءة التاريخ بوصفة تُحُوِّلاًت، يلاحظ المحاضِر زعم الثقافوي بوجود عقل سياسي وَأَخَلاقُي عربيَّ جامد لا يُعطِي للسِببيّة والمنطقِ الدّور الذي يستحقّ، ومتوجّس شرّاً من كلّ جديد

قوالب حامدة

استعرض الحاج صالح من هذه الزاوية ما قال إنها قوالب جامدة تبنّاها مروّجوها وما زالت على حالها إلى اليوم، فهي عند لجابري جامدة منذ الف عام، وعند أركور منذ سبعمئة عام، وعند حسن حنفي منذ ألف ومئتي عام، وهي جميعها تُخلق أوهاماً تضخُّم من دور الثقافة والتراث،

ستتوالى أربعة عقود صدرت فيها كثب ضخمة تحاهلت فيها الثقافوية العربية لسياسةً، وهو ما يُفسّر عطالتها وعدم

تبحث الثقافوية يستضا نُنية السلطة

ىعد ھزىمة 1967 هرب عدد من المفكّرين الم نقد التراث

ثقافويون في الفكر العربي الصعاصر

الشقافة عافة كعانسق (الثقافة سببًا لغياب الديمقر اطية - تفسير

المجتمع بالثقافة - تجمد الثقافة في قوالب - تضخيم دور الثقافة)

فاعليتها وقدرتها على التأثير في هذه العقود، مثلما رصد الباحث ذلك بصورة واضحة في تعامل الثقافوية العربية مع الأحداث الكبرى كما في الربيع العربي أو

علمنة العقك

وبخصوص نموذج أركون الذي جاءفي الثلث الأخير من المحاضرة، تناول المحاضِر طروحاته حول نقد العقل الإسلامي ومنها ضرورة علمنة العقل الإسلامي طريق تطبيق المناهج الغربية الحديثة في العلوم الإنسانية، وجعل اللَّامُفكِّر فيه شيئاً

لا تستطيع الرواية تجاوُز

لواقع السياسي الراهن إلَّا

في الحكاية الشعبية،

ويمكن للعجائبية أن

ممدوح عزام

إذا اقتربت من نظام السرد

تكسر هذه القاعدة أنضأ

لم يكن الراوي في الحكاية الشعبية العربية

يُحفل بالجغرافية، وقد كانت بلاد الشام،

مثلاً، أرضاً متاحة للمتخيَّل الحكائي، حيث

تتحرّك الشخصيات وتتنقّل في هذه المساحة

من دون أيّ قيد من قيود السفرّ التي وُضعت

في بدايات القرن العشرين، وهو ملمح من

المَلَّامح الهامَّة التي تفرق بين الراوي في

الرواية، والراوي في الحكاية. وعندما وضع

ماركسايكس وجورج بيكو الخطوط النهائية

لخرائط بلاد الشام والعراق، في المعاهدة

السرّية التي باتت شهيرة اليوّم، تخصّ

جميع سكَّان هذه المنطقة من دون أستثناء،

كاناً يرسمان حدوداً سياسية، أصبحت فيما

بعد ذلك أوطاناً، ولم يخطُر ببالهما قطّ،

كما أتخيّل، أنهما يحدّدان هوية، أو هويات.

وبينما كان التاريخ، ولا يزال، يطلق على

الحكاية اسم الحكاية الشعبية العربية، فقد

فى حقول بعيدة عما

إسلامية عربية للحداثة الغربية وقِيمها.

مكن التفكير فيه داخل الفكر الإسلامي

أما قراءة أركون للحداثة الغربية، فقال إنها في جانب منها تأتى من تقديره لها، متطرّقاً إلى ما يسميه «آلفوات التاريخي أو الحضاري» بين أوروبا وحضارتها من جهة، والمسلمين من جهة أخرى، وهذا يشمل اهتمامه بما يعتقد أنه مقاومة

العلمانية على إشكالية الديمُقراطية، بينما «هو يعرف أكثر منًا» أن الدين في

أرغمته الحدود التي رسمها المستعمر على

تغيير التسميات فيمًا يخصّ الرواية، بحيث

صار لدينا اليوم تسميات تخلو من كلمة

«العربية»؛ مثل الرواية السورية، والأردنية،

والفلسطينية، والعراقية؛ وهي تسميات

تُعكس الحدود، وتحاول تأييد «الهويات»

الجديدة الطارئة التي صنعها المستعمر

بجرّة قلم المتعاهدين. وإذا كان الراوي في

الحكاية قد استطاع أن يتجاوز مسألة

الإنتماء الجغرافي، فإنّ الأمر الأكثر أهمية هو

أنه كان بوسعه أن يتجاوز مسألة الانتماء

الهوياتي، فالانتقال بين الأماكن كان متاحاً

وحرًا، لا بفضل بنية الحكاية وحسب، بل

بمساعدة المكان الخارجي الذي لم يكن يضع

العراقيل أمام حركة البشر الأحياء بين أرض

فلسطين وأرض الشام مثلاً، أو الشخصيات

المشاركة في صناعة الأحداث، وبالتالي فإنه

يترك المخيّلة حرّة، لا تنشغل بهذه المسألة

بتاتاً، أو هي لن تكون ضمن معوّقات السرد.

. المعاصر، أي نزع هالة القداسة عن قضايا لم تكنُّ بهذه القداسة في بداية الإسلام. وأورد الحاج صالح أن أركون يردّد دائماً في كلّ كتبه أن نجاح الحركات الأصولية المعاصرة لا يعود إلى صحّة أطروحاتها وتفوّقها الفكري، بلُ إِلِّي العصور السابقة التى تقف وراءها وتغذّيها وتخلع عليها المشروعية، وهي عصور تمتاز بالجمود

العقائدي والتفسير الغيبي وأخلاق الطاعة

والملامح الثقافوية التي يقرأها المحاضر عند أركون تتمركز حوّل التراث بوصفه المشكلة والحلّ، واعتقاده بأن علمنة المجتمع يمكن أن تنجَز بمنأى عن السلطة السياسية ونقدها. لذلك يقدّم إشكالية

أوروبا لم يكن عائقاً حقيقياً عندما أخذت اوروب م ين دت سيب سد الموروبية تنطلع إلى تغيير أنظمة الحكم في بداية العصر الحديث. كما لاحظ المحاضر غياب دور الفرد المسلم والعربي عن مشروع أركون الفُلسفي (وهي صفة تلازم غالبية الثقافويين العرب كما

قال) قد يكون بتأثير من إميل دوركهايم والفكر الفرنسي البنيوي عموماً، لجهة أن دور المجتمع أساسي والفرد تابع لقيم هذا وانتهى إلى القول إن الثقافوية عند أركون وأخرين وهي تدير ظهرها للسياسة إلا نها ليست بريئة سياسياً، مع ملاحظة

أن النظَّام السياسي العربي رحَّب بها، ما دامت تبحُث في حقّول بُعيّدة عما يستفزّ بنيته السلطوية المباشرة. 

والباحث هنا يستهدف بدراسته فحص لمكانة اللائقة للواقع وللفعل الس المنهَكين، والنظر في الثمن الذي تدفعة الثقافوية نتيجة خشيتها من السياسة، لا سيماً وقد لاحت في الأفق منذ بضع سنوات موجة ثقافوية جديدة تبني سرديتها على أن المأزق الكبير الذي عانتة مسارات الربيع العربي يعود في النهاية إلى أسباب تتعلِّق بثقافة المنطقة.

القيتها أخيراً جزءاً ممّا هو مُمكن وفعّال

أجل تغييره. لاختيار هذا الشَّكل أو ذاك

ومداخلات وكتابة نصوص أعتبرها مساهمة منى في المعركة. ظروف وعلل، وهي بطبيعتها متبدِّلة. لو قيّض لي البدء من جديد، فلا أظنّن أختار غير ما سرت فيه. أنَّا لا أقول هذًّا من باب الرضاعن النفس ولكن من باب القناعة بالحصيلة: كلّما خضت شكلاً وعشت من خلاله منعرجاً في حياتي

إبداع أفكار جديدة في اتجآه مزيد من الوعي بضرورة إنتاج علوم إنسانية

الْفُلسطْيِنَى حَيِّراً مُهمًا في اهتِماماتي التوم، في ستاق هذه المعركة. رسيسي مي مين المستدني المستدنية . يظهر التأثير في أنني أخصَص منذ بداية العدوان يومياً حيّراً للاطّلاع ■ لو قُيّض لك البدء من جديد، هل ستختار المجال الإبداعي أو مجالاً آخر، كالعمل على تفاصيل مجريات العدوان والمقاومة السياسي أو النضالي أو الإنساني؟ الباسلة التي تواجهه، وأُخْصُّص وقتاً الحقيقة أنّني جرّبت كلّ هذه الأشكال ممّا يمكن أن نسميه الاشتباك مع الواقع من أطول وجهداً أعمق للتفكير في ما يحدث. وقد مكنني هذا من تقديم محاضرات

> ■ إلى أي درجة تشعر بأن العمل الإبداعي ممكنٌ وفَّعًال في مواجهة حرب الإبادة التيّ يقوم بها النظام الصهيوني في فلسطين اليوم وضعت واحدة من محاضراتي الأخيرة تحت عنوان «مجتمع المقاوماً وثقافتها». المقصود بالثقافي واسع في هذا العنوان؛ حيث يشمل الكتابات التّي لا تُعتبر عادةً من جنس الإبداع في مُعنييه الأدبي أو الفنّي الضيّقيز

واحتماعية ناقضة للاستعمار، كما

من أجك علوم إنسانية واجتماعية ناقضة للاستعمار

منير السعيداني

ر. اغتنيتُ أكثر بمعارف وصداقات وأفكاً، صنع الغزّيون أفقأ

للىشرىة علىنا الارتقاء الت مستماه

أنّه «المنعرج الفلسطيني»، وهو منعرج حاسم على طريق إعادة صياغة «إيتيقا» العيش المشترك الإنساني. النص الكامك على الموقع الالكتروني

عزّزت لديّ ثقتى بما تبنّيتُه، ويمثّل لى

■ ما هو التغيير الذي تنتظره أو تريده في

من منظور إنسانيّ، أنا أرنو إلى أن ينتصر نضال البشرية من أجل عالم عادل

ومنصف في استجابته لحاجات الإنسان

. التي يرى نقسه جديراً بها، ليس فيه ظلم

ولا أعتداء، لا على الأفراد بوصفهم كذلك،

ولا على المجموعات ولا على الأوطان والشعوب. أخيراً قلت في معرض ما قلتُ

عَمَا يحدث الآن في فلسطين إنّنا بلغنا مستوى من الاقتراب مِن مثل هذا العالم

يمكن أن نسمِّيَه «الْعَتَيَةَ الْعَزَّاوِيَّة»، يما

يعنى أننا بصدد منعطف في تاريخ

. البشرية أجد أنّه جدير بأن يُنعت على

«إيتيقا» وجود وأسلوب حياة.



# فعاليات

في العلوم الاجتماعية» (2009) لـ دنيس

كوش، و«ممارسة عِلم الاجتماع» (2013)

منير السعيداني

مع غزة

تقف هذه الزاوية

أيام العدوان على

غُزِّة وكيفَ أثَّر على

مشاركته مع القرّاء

وبعض ما پودّ

تونس ـ **العربي الجديد** 

ما يجري من عدوآن إبادةٍ على غزّة؟

إنتاجه وحياته اليومية،

■ ما الهاجس الذي يشغلك هذه الأيام في ظل

ما يشغل بالي فعلاً هو كيف يُمكن

أن تتحوّل حملة التضامن العالمية مع

شعبنا في غزّة إلى اشتباك فعّال مع

سلطات البلدان التي تُعين على العدوان

بطريقة أو بأُخرى لّقد ارتقى التضامن

. إلى إسناد من خلال التحرّك القانوني

والقضائي الدولي الذي قادته جنوب

مع مبدع عربي في





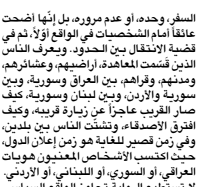
تُعزف على آلةالعود. وجود ومقاومة، هو شعار الدورة الثانية عشرة من «معرض مدينة تونس للكتاب» التي تنطلق اليوم في شارع الحبيب بورقيبة بتونس العاصمة، و تتواصل حتى الرابع والعشريت من شباط/ فبراير الجاري. تشهد الدورة الجديدة، التي تشارك فيها قرابة ثمانين دار نشر تونسية وأجنبية، إقامة جداريات تضمّ خرائط للمدن الفلسطينية مع نبذة عن التاريخ النضالي لفلسطين.

تحتضن «مكتبة قطر الوطنية» في الدوحة، عند السادسة من مساء التاسع عشر من الشهر الجار*ي*، أمسيةُ شعرية بعنوان **غزّة دوحة الصمود** ، يُلقَي فيها كلّ من مصطفه مطر من فلسطين، وأحمد المفتاح (الصورة)، من قطر، وريمان ياسيت من سورية، قصائد حوك فلسطين، بمرافقة مقطوعات موسيقية

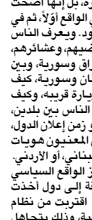
**دُور الشاروني في نقد حركة أدب الطفك،** عنوان ندوة تحتضنها «قاعة سليم حسن» في «معرض القاهرة الدولي للكتاب»، عند الثانية من مساء غد السبت، ويتحدّث فيها : **شريف الجيار وعصمت خورشيد وكماك سيّد عبد التواب** حوك تجربة **يعقوب الشاروني** (1931 - 2023/ الصورة)؛ شخصية الدورة الحالية من المعرض لأدب الطفك.

يحتضن «مسرح المدينة» في بيروت، عند الثامنة والنصف من مساء 17 شباط/ فبراير الجارب، عرضاً لمسرحية بيت. العمك من تأليف و تمثيك طلبة الدفعة الثانية والعشرين من دورة إعداد الممثِّك والإخراج المسرحي في «مسرح شغك بيت»، بإشراف المُخرج **شادي الهبر** ، ومن المشاركين فيها **: ساندي شيّا ، وريما يونس ،** وعلي حسن ماجد.

ومدنهم، وقراهم، بين العراق وسورية، وبين سورية والأردن، وبين لبنان وسورية، كيف صار القريب عاجزاً عنِ زيارة قريبه، وكيف افترق الأصدقاء، وتشتّت الناس بين بلدين، وفي زمن قصير للغاية هو زمن إعلان الدول، حيث اكتسب الأشخاص المعنيون هويات العراقي، أو السوري، أو اللبناني، أو الأردني. لا تُستَّطيعُ الروايةُ تجاوز الواقع السياسي الراهن، أي تقسيم المنطقة إلى دول أخذت تتمسّك بحدودها، إلّا إذا اقتربت من نظام السرد في الحكاية الشعبية، وذلك بتجاهل الوقائع على الأرض، ويمكن للعجائبية أن تكسر هذه القاعدة الجديدة أيضاً، من دون أن تستطيع المسّ بالحقائق التي بُنيت على الأرضّ وفي المقابل، فَإِنّ النَّقَد لم يتمكّن حتى اليوم من التعرّف إلى الملامح التي تجعل من التسمية التالية: «الرواية السوَّريةُ» مطابقةً للمكتوب، أي أنّ السوري في الرواية السورية لا يَظهر كمجموعة من الظُّواهر الفنِّية أو الأسلوبية التي يمكنها أن تؤكّد الهوية الإقليمية، وهذا الأمر ينطبق



غير أنّ الجغرافية الاستعمارية بدت كأنما قد استَعمرت الرواية أيضاً، ووضعتها في المشكلة، فالحدود السياسية التي نشأت بعد تثبيت المعاهدة، لا تسمح بمرور جواز تسميات تعكس الحدود وتؤيّد هويات طارئة صنعها المستعمر وقائع الرواية المعنيّة.



على الرواية العراقية، والأردنية، واللبنانية، وسوف تبقى التسمية مقتصرة على الحيّز لسياسي، أو الجغرافي، الذي تحدث فيه